
ndjenja feTare  
mes insTinkTiT kozmik
dHe iluzioniT njerëzor

sërisH u mblodHëm
Tek xHamia e plumbiT

imani,  
burimi i VepraVe Të mira

Botim i Myftinisë Shkodër
E përmuajshme

Informative - Fetare
Kulturore - EdukativeI S L A M EU D H A

www.myftinia-shkoder.org myftiniashkoder1990Viti 23 - Nr. 11 (273), Nëntor, 2025

myfTiu i sHkodrës  
ViziToi myfTininë e TeToVës

myfTiu dHe arqipesHkVi i sHkodrës,
basHkë në xHaminë e plumbiT

flamuri, besimi dHe fëmijëT  
– një diTë fesTiVe në xHaminë e oblikës!

emocioneT e dësHmiVe  
Të H. VeHbi daniT!

dr. ibraHim maTar,  
mik i sHTrenjTë në sHkodër

“diTa e riHapjes së xHamisë  
së plumbiT – simbol i lirisë  
së besimiT!”

16 nëntor 1990 
Dita e madhe e rizgjimit të pakthyeshëm!

Ri
ha

pj
a 

e 
xh

am
is

ë 
së

 P
lu

m
bi

t 
- 1

6 
në

nt
or

 1
99

0



nr. 11 (273) - nëntor, 2025 nr. 11 (273) - nëntor, 20252 3

Myftiu dhe Arqipeshkvi i Shkodrës, 
bashkë në xhaminë e Plumbit

35 vjetori Me shkas...

I dashtuni, Haxhi Fejzi!

Sa mirë është të 
b a shk ëpuno j n ë 

besimtarët, mësues e 
studentë, për të luftuar 
disa bidate të mëdha që 
po përhapen në vende të 
ndryshme të botës islame, 
si p.sh: mos interesimi 
për të ndihmuar dhe për 
të larguar vuajtjet e të 
këqijat nga vëllezërit 
muslimanë kudo që të jenë.

Me u përpjekë me 
plotësu kërkesat e fesë 
duke bashkëpunuar me 
vëllezër dhe në qoftë se 
gjenden disa ndryshime 
të vogla ndërmjet tyre, 
si në katër Medh-hebet 
që ndryshojnë nga njëri-
tjetri në disa pika, pasi 
vetë sahabët e Profetit 
(a.s.) kanë pasur ndërmjet 
tyre disa ndryshime.

Sërish u mblodhëm 
tek Xhamia e 
Plumbit. Ajo, në 

madhështinë e Saj, hijerëndë 
e plot dritë e rrezatim 
historie, qëndron stoike, 
me heshtjen e shekujve plot 
besim e përkushtim burrash 
e nanash besimtare mbi supe, 
si pelerinë Lavdi mbi supe…

Sërish, emri e gjurma e 
Hafiz Sabri Koçit, rinisë 
shkodrane dhe besimtarëve 
qëndrestarë, u kthyen në 
frymëzim që derdhet mbi ne, 
si lumë bekimesh e mëshire të 
pallogaritur…

Nesër, dielli lind më 16 
nëntor…, si një dëshmi hyjnore 
e triumfit të natyrshëm e të 
patjetërsueshëm të Dritës së 
besimit mbi krejt errësirat..!

Allahu ekber!

Imam Muhamed B. Sytari

Në orbitën e rimëkëmbjes,  

më 15/11/2025

““

““

h. vehbi s. gavoçi
(1923 - 2013)

Sërish u mblodhëm  
tek Xhamia e Plumbit

(Nga libri: Syneti e bidati)

Sonte u mblodhëm në faltoren 
e Rusit tand të zemrës, në 
përkujtim plot mirënjohje të 

zotnisë tande. E di mirë, ti do doje që 
ky takim të ishte në xhaminë e re të 
Rusit, po ja që brenga ime përkarshi 
dëshirës tënde, më shton edhe më 
shumë përkushtimin për të mos e ndalur 
asnjëherë dinamikën e angazhimit për 
ta arritur atë ditë të shumëpritur, përtej 
çdo gjëje…

U mblodhëm, të kujtuam e në 
përfytyrimet tona, ti ishe sërish aty, 
në minberin tënd, duke elaboruar 
plot pathos e zemër, hytben e 35 
vjetorit, duke shfaqur ndër të tjera 
edhe zemëratën tënde legjitime për 
shumë e shumë zhgënjime, nga fundi 
i 90-ës e deri më sot..(!?), për shumë 
e shumë.., që gjithsesi, nuk dua ta 
prish përshpirtjen e këtij kushtimi, me 
përmendjen e tyre..!?

Ti u largove me faqe të bardhë. Me 
karizmën tënde, me zërin kumbues e 

gatishmërinë e pashembullt, për të 
qenë përherë aty, ku shumëkush, do të 
dëshironte të ishte pluhur heshtjeje, 
sesa të thirrej e të mbulohej me perden 
e heshtjes së brendshme… Ishte rizku 
jot, ishe shembull vetmohimi, ishe 
vetmitar në llojin tënd e, përtej rrobës 
tënde… Ishe, mbete e do të kujtohesh, 
si i përkushtuar pa asgjë në këmbim.., 
përveç një gjëje në mes zemrës tënde 
e Zotit të saj!

U largove.., dhe si shehid të 
përcollëm, teksa sot, në këtë mbrëmje 
përkujtimore, zëri yt sërish kumboi, 
edhe muret e faltores tënde kishin mall..

Na fute në mendime e, duke na 
ngarkuar edhe me më shumë respekt 
e vlerësim për gjurmën tënde unike, e 
përfundove fjalinë e ligjërimit tënd të 
fundit, me lutje për Shkodrën..!

Allahu të mëshiroftë, Haxhi!

Imam Muhamed B. Sytari
Në lutje, më 11/11/2025

Atmosfera e begatë e 35-vjetorit 
të rihapjes së kishave dhe 
xhamive në Shkodër dhe në 

mbarë Shqipërinë bashkoi sot, më 6 
nëntor 2025, në xhaminë e Plumbit, 
Myftiun e Shkodrës, Imam Muhamed B. 
Sytari dhe Arqipeshkvin Shkodër-Pult, 
Mons. Giovanni Peragine, i cili vizitoi 
për herë të parë xhaminë e Plumbit, si 
simbol i rëndësishëm i lirisë së besimit 
dhe qëndresës së besimeve në qytetin 
e Shkodrës.

Pasi i uroi mirëseardhjen në xhaminë 
e Plumbit, Arqipeshkvit, Mons. Giovanni 
Peragine, Myftiu i Shkodrës, Imam 
Muhamed B. Sytari e njohu vizitorin 
e nderuar me historikun e xhamisë së 
Plumbit dhe vlerën dhe simbolikën e 
madhe që ajo ka për muslimanët e 
Shkodrës dhe mbarë Shqipërisë.

Bashkërisht dy drejtuesit kryesorë të 
dy komuniteteve më të mëdha fetare në 
Shkodër vizituan anekset e ndryshme të 
këtij kompleksi të madhe të besimit dhe 
të vlerave të trashëgimisë shpirtërore 
ndër shqiptarë.

Gjatë qëndrimit në pjesën e 
brendshme të xhamisë së Plumbit, 
Myftiu dhe Arqipeshkvi dhanë 
mesazhet e tyre të paqes, harmonisë, 
bashkëjetesës dhe domosdoshmërisë 
së ruajtje së vlerave të përbashkëta të 
besimit, duke dëshmuar si 35 vite më 
përpara se muslimanë dhe të krishterë 
janë të aftë të bashkëpunojnë dhe të 
ruajnë harmoninë dhe mirëkuptimin 
në mes vete, duke u bërë një shembull 
i mrekullueshëm për çdo shoqëri 
anembanë botës.

Dy drejtuesit e lartë fetarë iu 
përgjigjën mediave të pranishme edhe 
për ligjin e barazisë gjinore, që votohet 
sot në parlamentin e Shqipërisë, ku 
njëzëri ishin të prerë në qëndrimin 
e tyre kundër çdo përpjekje dhe çdo 
projektligji që ndryshon tabanin, 
traditën e shqiptarëve përgjatë 
shekujve dhe atë çfarë është në thelb 
thirrja e Zotit përgjatë shekujve, ruajtja 
e familjes dhe moskalimi i caqeve, që 
Zoti ka vendosur për mbarëvajtjen e 
jetës së njeriut në tokë.



nr. 11 (273) - nëntor, 2025 nr. 11 (273) - nëntor, 20254 5

35 vjetori

16 nëntor 1990 – Dita e madhe e rizgjimit të pakthyeshëm!

Muaji nëntor i vitit 1990, 
është i ngarkuar me ngjarje 
të shënuara, detajet e së 

cilave do të regjistrohen me shkronja 
të arta në Murin e Nderit të kombit 
shqiptar!

Nga Kisha e Rrmajit dhe Xhamia e 
Plumbit, dorë për dore, muslimanë e 
të krishterë, ishin aty për të dëshmuar 
Dritën e shpirtrave të lirë e besimtarë, 
që po vërshonin më bindshëm se kurrë 
drejt dyerve të besimit e të fesë, duke 
respektuar, ndihmuar e mbështetur pa 
asnjë paragjykim e rezervë njëri-tjetrin!

“Lavdi t’Madhit Zot!”, ishte thirrja 
madhështore e dhjetëra mijëra 
besimtarëve e qytetarëve shkodranë, 
në përcjellje të Mesazhit të paharruar 
të Kryemyftiut të sprovuar në burgjet e 
komunizmit, Hirësisë së Tij, H. H. Sabri 
Koçi!

Dhe, vitet kaluan, të mbushura 
me përpjekje e sakrifica të mëdha në 
rrugën e ripërtëritjes dhe ringritjes 
së Ndërtesës së pathyeshme të 
trashëgimisë shekullore të besimit, 
fetarizmit të shëndoshë, harmonisë e 
paqes sociale në këtë vend.

Me qindra prijës fetarë, imamllarë, 
hatibë, muezinë, vaizë e myderrizë, 
u angazhuan me durim e sakrificë, 
në kushte të vështira e pengesa të 
panumërta, në këtë rrugëtim të paqtë 
të kësaj Qëndrese plot vetëmohim, në 
rrugën e rizgjimit të pakthyeshëm e të 

pathyeshëm të vetëdijes kombëtare!
Ata, vazhdojnë në këtë rrugëtim, larg 

zhurmës e prozhektorëve, në zemër të 
qytetit e në çdo fshat të afërt e të largët, 
duke bërë më të mirën e mundshme, 
plot dashuri e sakrificë!

Dhe, ja ku jemi sot, kur edhe pak ditë 
na ndajnë nga ajo ngjarje e gdhendur në 
memorie, që shndrit si diell vezullues, 
duke na ndriçuar rrugën drejt asaj që 
vjen, për të qëndruar të pathyeshëm 
kundër taborrave të Iblisit dhe cytjeve 
të tij gjenetike!

Teksa Hz. Ibrahimi i madh, po 
shkonte drejt finalizimit të aktit 
sublim të përgjigjes së vendosur e 
besimtare, shoqëruar nga i biri besimtar 
e thellësisht i bindur në urtësinë e 
Krijuesit dhe madhështinë e urdhrit të 
Tij, rrugën ia preu shejtani i mallkuar, 
që me lajka e shpirtin tinzar, po përpiqej 
ta thyente të përkushtuarin Ibrahim… 
Dhe, Miku i Allahut, e gjuajti me gurë 
shejtanin cytës, ashtu siç gjuajmë 
me gurët e indinjatës, dhe dënimit të 
patolerueshëm, këdo, të dukshëm e 
të padukshëm, me pushtet verbues e 
nën çatinë e pushtetit pa ekuilibër, që 
përpiqet me cinizëm e meskinitet të na 
e prishë këtë atmosferë të shumëpritur 
me shpirt qelibar të këtij jubileu të 35-
të të përkujtimit të dyndjes së madhe 
popullore kundër diktaturës, putnave 
të saj e krejt të verbuarve mediokër me 
pushtetin e dhunës, terrorit e shtypjes!

Në këtë atmosferë të shtrenjtë e të 
paprekshme, Myftinia Shkodër dënon 
çdo akt dhune, shkeljeje flagrante 
dhe denigrimi të pronës private dhe 
simbolikave tona të shenjta, me të 
cilat u përballua (paradoksalisht!?) 
mbrëmjen e së dielës, më 9/11/2025, 
në 9 nëntorin e shembjes së Murit të 
Berlinit, xhamia e vakëfi jonë i shenjtë 
në Fushë Çelë!?

Myftinia Shkodër garanton 
besimtarët se dosjen e plotë të kësaj 
ngjarjeje të paprecedent do ta dërgojë 
pranë organeve kompetente, në mënyrë 
që personazhet e errësirës dhe hijet e 
mbetura të së shkuarës dhe dhunimit 
të vendeve të shenjta, të ngelen në 
sirtarët e historisë! Sikurse refuzon 
kategorikisht gjuhën e papërkthyeshme 
dhe të papranueshme të cilitdo, që i ka 
hipur dallgës përsëmbrapshti!

Myftinia Shkodër falënderon të 
gjithë drejtuesit e komuniteteve fetare, 
deputetët, mediat dhe shoqërinë civile 
për sensibilizimin dhe mesazhet e urta 
të mbështetjes dhe solidarizmit, të 
ardhura në adresën tonë!

Lutemi që në këtë 35 vjetor të 
përkujtimit të madh të Burrave të urtë 
e prijësve vizionarë të fesë e të kombit, 
secili të reflektojë në vetvete, për t’u 
përmirësuar në marrëdhënie me Zotin, 
natyrën e tjetrin, kushdo qoftë ai, sepse 
më i dashuri i krijesave të Allahut, për 
Zotin e gjithësisë, është “më i dobishmi 
i tyre për ta!”, siç na mëson feja e jonë!

besim

Imani, burimi i veprave të mira

Naim Drijaj
Imam - Xhamia Parrucë

Imani (besimi) është tema që më 
së shumti Allahu (xh.sh) flet për 
të në Kur’anin Famëlartë. 

1. Imani i legjitimon veprat. Imani 
është motivuesi i veprave të mira, 
por gjithashtu është edhe ai që i jep 
legjitimitet veprave të mirë. Sa herë 
që Allahu na thërret për të bërë punë 
të mira, Ai e bën këtë përmes imanit. 
Allahu (xh.sh) thotë: “O ju që keni 
besuar...”, kjo është bërë obligim për 
ju: largohuni nga kjo, kryejini këtë, 
ndihmohuni në këto dhe kështu me 
radhë. Po ashtu ka raste të shumta ku 
Allahu (xh.sh) thotë: “Largohuni...” nga 
kjo, bëni këtë, zbatojeni këtë rregull, 
ndiqni këtë mësim, e kështu me radhë, 
nëse jeni besimtarë.

Allahu (xh.sh) në shumë vende në 
Kur’an thotë: “Ata që besojnë dhe bëjnë 
vepra të mira.”1 Allahu (xh.sh) thotë: 
“Për ata që besojnë dhe bëjnë vepra të 
mira, ka falje dhe shpërblim bujar”.2

Çdo vepër që imani nuk e legjitimon 
si të mirë, largohu prej saj, sepse nuk ka 
hajr në të. Imani nënkupton sinqeritetin 
dhe pasimin e Pejgamberit (a.s). Këto dy 
janë kriteret themelore për legjitimimin 
e çdo vepre që e ngre atë në nivelin e 
veprës së mirë dhe të pranuar. Nëse ka 

1. Er- Rad, 29.
2. El-Haxh, 50.

iman, shtohen veprat e mira, dhe nëse 
dobësohet imani, shtohen veprat e liga.

2. Imani na mëson që ta bëjmë 
punën në mënyrën më të mirë. Imani 
na mëson cilësinë dhe përsosmërinë. 
Pejgamberi (a.s.) ka thënë: “Allahu 
dëshiron (kërkon) nga robi i Tij, që kur 
të bëjë një punë, ta përsosë atë!”.3

Profeti (a.s) gjithmonë i nxiste 
sahabët për cilësi. Kur sahabët 
rreshtoheshin për namaz, u thoshte: 
“Faleni namazin sikur të ishte namazi i 
fundit i juaji.”4 Gjithashtu, Pejgamberi 
(a.s) thoshte: “Allahu është i mirë 
dhe nuk pranon tjetër, përveç asaj 
që është e mirë.”5 Nëse do që Allahu 
ta pranojë një vepër, bëjeni siç duhet 
dhe sipas udhëzimeve që na ka mësuar 
Pejgamberi (a.s).

Besimi është sikur numri një para 
shumë zerove; edhe pse veprat e mira 
mund të jenë të shumta, pa besim, ato 
humbasin vlerën e vërtetë. Sikur zerot 
marrin vlerë për shkak të njëshit, po 
ashtu edhe veprat marrin vlerë për 
shkak të besimit. 

3. Imani na mëson edhe për 
vazhdimësinë e veprave. Çdo vepër 
që kryhet përmes imanit është e 
vazhdueshme, sepse për sa kohë 
në zemër ka iman, ka edhe vepra. 
Vazhdimësia në bamirësi kushtëzohet 
me vazhdimësinë e funksionimit të 
imanit në zemrat tona.

Kur Pejgamberi (a.s) ndërroi jetë, 
sahabët u mërzitën shumë. Aq sa Umeri 
(r.a) tha: “Kush thotë se Muhammedi 
(a.s) ka vdekur, ka punë me mua!” 
Ndërsa Ebu Bekri (r.a) u ngrit dhe 
tha: “O muslimanë! Kush ka adhuruar 

3. Sahih el-Xhami, 1880.
4. Ahmedi, 23545. Ibn Maxheh, 4171. Silsiletu 

Sahiha, 401.
5. Muslimi, 1015.

Muhammedin, ta dijë se ai ka ndërruar 
jetë. Kush adhuron Allahun, ta dijë se Ai 
është i Gjallë dhe nuk vdes kurrë”. Pastaj 
lexoi ajetin Kur’anor: “Muhammedi nuk 
është tjetër, veçse një i dërguar. Edhe 
para tij pati të dërguar. E nëse ai vdes 
ose vritet, a do ta lini fenë e tij? Ai që le 
fenë e Allahut le ta dijë se nuk i bën dëm 
Zotit…”6 Sahabët thanë: “Na u duk se ky 
ajet kishte zbritur për herë të parë”.7

4. Imani na mëson të ruajmë 
pastërtinë e besimit dhe të mos e 
njollosim atë. Por, nëse bëjmë ndonjë 
punë të keqe, na mëson të pendohemi. 
Ai që ka iman në zemër, pendohet. Kur 
imani aktivizohet, i mundëson njeriut 
të shohë shëmtinë e veprës së keqe 
që ka bërë. Prandaj nëse imani është 
funksional, ka edhe pendim!

Besimtari, përmes pendimit dhe 
imanit, mund të shndërrojë punën e 
keqe në punë të mirë. A ka inkurajim 
më të madh se kjo ofertë e Allahut 
për pendim? Allahu, për shkak të 
pendimit dhe rifunksionimit të imanit, 
i shndërron veprat e këqija në vepra të 
mira: “Përveç atij që është penduar dhe 
ka bërë vepër të mirë, të tillëve Allahu të 
këqijat ua shndërron në të mira. Allahu 
është Mëshirues, ndaj Ai falë shumë”.8 

Imani, në çdo rast, është burim 
përfitimi për ne; kur bëjmë punë të 
mira, ai i shumëfishon ato, dhe kur 
bëjmë punë të këqija, përmes pendimit 
i shndërron në punë të mira. Ky është 
funksionimi i imanit. 

Zoti e shtoftë besimin në zemrat 
tona, në familjet tona dhe në shoqërinë 
ku jetojmë. Allahu na mundësoftë që ta 
jetojmë jetën si muslimanë dhe shpirtin 
ta japim si besimtarë.

6. Ali Imran, 144.
7. Buhariu, 3668.
8. El-Furkan, 70.

Imanina mëson cilësinë dhe përsosmërinë. 
Pejgamberi (a.s.) ka thënë: “allahu 

dëshiron (kërkon) nga robi i Tij, që kur 
të bëjë një punë, ta përsosë atë!”



nr. 11 (273) - nëntor, 2025 nr. 11 (273) - nëntor, 20256 7

këndi i akides

Ndjenja fetare mes instinktit kozmik 
dhe iluzionit njerëzor

Arben Halluni, teolog

Edukim

Një fenomen i ditës dhe i kohës 

Evans Drishti 
Mësues - Medreseja "H. Sheh Shamia"

Teksa përditshmëria e medias 
vizive dhe të shkruar gëlon në 
trajtesat e fenomeneve nga më 

të thjeshtat, siç mund të jetë prezantimi 
i një personazhi të njohur, deri tek ato 
më absurdet, sikurse po gjen shtrirje të 
frikshme “fenomeni i gjinisë”, e kemi 
të nevojshme të sjellim vëmendjen 
tonë tek filizat e rinj të talentuar, që 
fatkeqësisht po rriten në “minorancë” 
dhe në “heshtje” 

Po e cilësojmë si “fenomen”, pasi 
vërtet i tillë është djali në fjalë.

Ai është një fëmijë që hedh shtat 
dita ditës me hov të dukshëm, ashtu 
sikurse është edhe për nga natyra. Ka 
një fytyrë si të kuruar me ëmbëlsi të 
veçantë, thuajse ëngjëllore, të cilën e 
karakterizon një buzëqeshje shumë e 
fisshme me një pamje hijerëndë. 

Një trup i rregullt që paralelizohet 
edhe me tiparet e tij të një djaloshi 
shumë të rregullt, që karakterizohet nga 
një korrektësi dhe shkathtësi e dukshme 
kudo e në çdo rast. 

Intuita e tij e mprehtë ia lehtëson 
punën për t’i përvetësuar dhe poseduar 
njohuritë që merr gjatë proceseve 
edukative dhe shkencore duke të lënë 

të kuptosh se i duhet diçka më shumë 
nga ajo që ofrohet. Cilado lëndë qoftë, 
për të është mëse e arrirë, e qartë, e 
kuptueshme, e mbi të gjitha argëtuese, 
pasi kanë mjaftuar vetëm pak minuta 
që ai ta nxë në çast, dhe gjithçka më 
pas është e tija. Kabineti i një procesi 
mësimor për të është sa komod dhe i 
rehatshëm, po aq edhe i pamjaftueshëm, 
pasi urtësia që e karakterizon gjithnjë 
e bën atë të ndjekë çdo lloj procesi 
me këmbë në tokë, e nga ana tjetër, 
është mëse i vetëdijshëm se duhet të 
kapërcejë shumë më tutje. 

I arrirë në shumë organizime sociale 
e kulturore; elekuent në shpjegime 
dhe interpretime, i saktë dhe koherent 
në analiza të çështjeve të ndryshme 
shkencore apo shoqërore, ai e bën 
menjëherë dallimin nga të tjerët, pasi 
gjithçka është në natyrshmërinë e tij. 
Bashkëpunues me shokët dhe miqtë 
e tij, dashamirës dhe largpamës në 
shtrimin e ideve të ndryshme, e gjen 
përherë në qendër të vëmendjes i 
mbështjellë nga një qëndrim djaloshar 
i pjekur dhe kthjelltësi në atë çfarë 
reflekton. 

I tillë është Unejs Heta, një nxënës 
që aktualisht mëson në Medresenë 
“Haxhi Sheh Shamia” dega e djemve, 
në Shkodër, në klasën e 8-të, por që në 
fakt nuk është qëllimi i këtij prezantimi 
tek shkolla, por tek vetë personi, për 
vetë rëndësinë që duhet të mbartë ky 
filiz në rritje, pasi jemi mëse të bindur 
se të tillë dhe të ngjashëm natyrshëm 
ka në çdo shkollë, ashtu sikurse ruajmë 
bindjen se për fat të keq kjo kategori e 
të tillë fëmijëve mbetet në minorancë 
duke mos gjetur hapësirë të duhur dhe 
të bollshme prezantimi. 

Pikërisht në këtë ditë të shënjuar 
në kalendarin e festave të nëntorit 
2025, spikat, sikurse të tjerët, edhe 
Unejsi, me paraqitjen e tij dinjitoze 
në interpretimin e realizuar me rastin 
e festave të nëntorit, duke treguar një 
korrektësi gjatë tërë provave duke 
shfaqur natyrshëm një dëshirë dhe 
pasion të hekurt për të na dhënë të 
kuptojmë se nuk është thjesht dhe 
vetëm njohuria lëndore ajo që nevojitet, 
përkundrazi është ofrimi i hapësirave 
sociale e kulturore që e bëjnë akoma 
më të plotësuar si individ, dhe nesër si 
intelektual. 

Ndaj që në fillim e cilësuam 
“Fenomeni i ditës dhe i kohës”, pasi 
kjo është dita dhe koha e tij, kjo është 
epoka e tij, 

Ka shumë rëndësi që fëmija të marrë 
mbështetje dhe dashuri në të gjitha 
hapat e tij të rritjes, sepse vetëm në 
këtë mënyrë arrin të formësohet dhe të 
plotësohet si në aspektin intuitiv ashtu 
edhe në atë kulturor. Ndaj mirënjohje 
dhe respekt për familjen e tij që kanë 
edukuar një filiz të tillë model duke i 
dhënë frymëmarrje dhe shpresë shkollës 
ku mëson dhe mbarë shoqërisë për të 
gjetur frymën optimiste drejt zhvillimit 
dhe integrimit.

Lind pyetja: Nëse forca e krijimit 
është një forcë kozmike që 
manifestohet tek disa të 

frymëzuar, atëherë pse duhet të jetë 
ajo… ndjenja fetare shoqërore, çfarë 
është ajo tjetër veçse një trillim apo një 
mashtrim që nuk ka asnjë bazë përveç 
imagjinatës së thjeshtë të mbijetuar? 

Pse ajo të mos jetë vetëm një 
iluzion i krijuar nga mallëngjimi, nga 
ndjeshmëria e jashtëzakonshme? 

Pse ajo të mos jetë vetëm një fillim i 
besimit të gabuar, i cili u përhap përmes 
zakoneve të trashëguara dhe pastaj u 
harrua origjina e tij, derisa njerëzit 
nisën të kërkojnë prej tij një jetë tjetër 
pas kësaj jete, një botë të padukshme 
dhe të fshehtë?

Dhe për të dëgjuar një tjetër mendim 
të besueshëm në këtë fushë, shikojmë 
hulumtimet e dijetarëve modernë të 
gjuhës, si (Max Müller), i cili është 
përfaqësuesi i mendimit të gjerë mbi 
etimologjinë e fjalëve, domethëniet e 
tyre dhe lidhjen e tyre me mitet dhe 
legjendat. Sipas tij, vetë instinkti i 
njeriut për njohjen e realitetit dhe për 
perceptimin e botës është një shtysë 
e natyrshme që e shoqëroi atë që nga 
periudhat më të hershme. 

Ky duhet të marrë mbështetje 
kur thotë se shfaqja e miteve dhe 
legjendave përshkon çdo hap të njeriut 
drejt së panjohurës, sepse njeriu e 

ndjeu madhështinë e gjithësisë dhe 
pafundësinë e saj, që nuk ka mbarim, 
dhe kjo madhështi e përhapi tek ai frikën 
dhe tmerrin. Prandaj, ajo që e shihte në 
hënë, në diell apo në yje, nuk ishte tjetër 
veçse një shkëlqim ndriçues, kështu që 
mitet dhe besimet nuk janë veçse një 
qendër që lëviz rreth krahasimeve mes 
gjuhëve dhe dialekteve.

Nëse e marrim parasysh mendimin 
e Müllerit për “mungesën e fillimit” 
ose “pamundësinë e fillimit”, atëherë 
kuptojmë se nuk ka një fjalë në gjuhët 
primitive dhe në gjuhët e qytetërimit 
të hershëm që të thotë se ndjesia i 
paraprin shpikjes së fjalëve. Është 
vërtetuar se njeriu i parë nuk e shfaqi 
këtë në fjalorin e tij përveç disa fjalëve 
që lidhen me ngjyrat.

Dhe tani, për atë që na bën të 
mendojmë, ne kemi besuar se supozimet 
që na kalojnë në mendje për analizimin 
e besimit fetar, ose për të shpjeguar 
origjinën e tij të parë, janë thjesht 
supozime. Dhe secili nga ato supozime 
nuk mund të jetë i pavarur për të 
mbuluar të gjitha shkaqet e besimit. 
Përkundrazi, na duhet të shohim përtej 
tyre. Çfarë kuptojmë ne nga kjo është se 
çështja e besimit është më e madhe se 
sa ta përmbledhim me një shpjegim të 
vetëm. Ajo është e aftë të përfshijë të 
gjitha këto interpretime së bashku, dhe 
mbetet gjithmonë e hapur për kërkime 
dhe studime të reja.

Duhet të pranojmë se kjo lidhje e 
ngushtë mes vetëdijes dhe ndjenjës, 
është gjithmonë e pranishme në 
ekzistencë, përderisa ekzistojnë ata 
që kanë vetëdije dhe ndjenja. 

Dhe nga gjërat e çuditshme është se 
dijetarët nuk e quajtën këtë një instinkt 
të vetëdijes, por diçka që e quajtën 
instinkt kozmik ose një lidhje kozmike 
me gjërat. Dhe në të vërtetë, kjo lidhje 
me gjithësinë dhe me ekzistencat e saj 
është e dukshme në të gjitha krijesat. 

E vërteta është se vetëdija nuk mund 
të përfshijë çdo gjë, as mendja nuk 
mund ta përmbledhë atë plotësisht, 
sepse ekziston diçka më e lartë se ajo, 
një mbretëri e gjerë që përfshin gjërat 
që vetëdija nuk mund t’i kapë. Dhe 
pikërisht kjo lidhje është ajo që i dha 
njeriut aftësinë për të ecur përpara dhe 
për t’u ngritur lart, sepse të vërtetat 
që nuk arrijnë dot tek kuptimi dhe 
perceptimi i njeriut, mbeten gjithmonë 
mbi të dhe e udhëheqin atë në rrugën 
e progresit.

Prandaj, shfaqen shqisat materiale 
që nuk përfshihen vetëm te shikimi 
dhe dëgjimi, por edhe te nuhatja dhe 
ndjenja e shijes. Disa kafshë, për 
shembull, kanë aftësi për të nuhatur 
gjëra të largëta që njeriu nuk i dallon, 
apo të zbulojnë gjëra përmes erës. Disa 
zëra kapen nga aparate të posaçme që 
nuk i arrin veshi njerëzor. Para epokës 
së sotme nuk dihej se tingulli përhapet 
në ajër përmes valëve dhe frekuencave. 
Po ashtu, shikimi nuk e kapte dot diçka 
përtej asaj që shihte syri, derisa u 
zbuluan pajisjet që e zgjeruan fushën 
e tij.

Nga këtu kuptojmë se “gjithësia e 
vetëdijes kozmike” është më e gjerë se 
sa fusha e shqisave dhe perceptimeve 
njerëzore. Përderisa lidhja mes njeriut 
dhe gjithësisë është një lidhje e 
vazhdueshme dhe e thellë, atëherë ajo 
duhet domosdoshmërisht të hyjë në 
fushën e vetëdijes dhe të perceptimeve 
të tij, qofshin ato të arsyeshme apo të 
paarsyeshme. Për këtë arsye u formuan 
synime të caktuara në mendjet e 
njerëzve, që gjetën zbatim te forcat e 
fshehta të natyrës, dhe nga aty u ngritën 
aftësitë e besimit dhe të bindjes.

Në këtë univers të madh gjenden të 
vërteta që nuk i përputhen plotësisht 
shqisave trupore, as perceptimeve 
psikologjike, deri më sot.



nr. 11 (273) - nëntor, 2025 nr. 11 (273) - nëntor, 20258 9

këndi i librit

Promovohet libri: “Lëvizja për rivendosjen e lirisë së besimit fetar  
në Shkodër 1989-1990”, i autorit Prof. Dr. Bajram Xhafa

Myftinia Shkodër, në kuadër 
të aktiviteteve të larmishme 
të 35 vjetorit të lirisë së 

besimit, zhvilloi pasditen e së enjtes, 
më 13 nëntor 2025, promovimin e 
librit: Lëvizja për rivendosjen e lirisë 
së besimit fetar në Shkodër 1989-1990, 
të autorit të mirënjohur, Prof. Dr. Bajram 
Xhafa.

Të ftuar në këtë promovim ishin 
intelektualë, shkrimtarë, përkthyes, 
imamë, besimtarë dhe drejtues të 
ndryshëm të bibliotekës së qytetit.

Në krye të herës, teologu Arben 
Halluni bëri një paraqitje të librit 
dhe vlerave të tij, duke u përqendruar 
tek periudha 1989 – 1990, ku nisi 
të formësohej dhe të merrte rrugë 
përpjekja dhe lëvizja popullore për 
hapjen e objekteve të kultit në qytetin 
e Shkodrës.

Gjatë fjalës së tij, teologu Halluni 
vlerësoi kontributin e autorit dhe solli 
në vëmendje disa prej detajeve me vlerë 
të këtij libri që gjithsesi është një pasuri 
e shtuar për bibliotekat e qytetarëve 
shkodranë.

shprehu një falënderim të drejtpërdrejtë 
për autorin e librit, Prof. Dr. Bajram 
Xhafa, ku ndër të tjera iu drejtua duke 
i thënë: “Ju i nderuar, Prof. Bajram Xhafa 
me veprën tuaj dhe aktivitetin tuaj në 
vazhdueshëm jeni një pikë frymëzimi 
për të gjithë ne për të respektuar librin 
dhe për të mos u ndarë nga bota e 
shkrimit, sepse sikurse lexojmë edhe 
në Kur’anin Famëlartë, Zoti i gjithësisë 
është betuar për lapsin, për hokën 
e bojës dhe për çfarë shkruhet, dhe 
për këtë ju meritoni një falënderim të 

madh” – përfundoi 
Myftiu.

Myftiu i Shkodrës 
e përfundoi fjalën 
e tij, duke ftuar për 
një fjalë rasti dhe 
për një përshëndetje 
me shumë vlerë 
mikun e shtrenjtë të 
Myftinisë Shkodër 
Dr. Ibrahim Matar, i 
cili ka mbërritur në 
qytetin e Shkodrës 

nga Damasku i Sirisë për një vizitë disa 
ditore për të ndarë me stafin e Myftinisë 
Shkodër dhe imamët e saj, por jo vetëm, 
eksperiencat e tijtë pasura në aktivitetin 
e larmishëm në fusha të ndryshme 
të Thirrjes Islame, udhëtimeve dhe 
shërbimeve të panumërta gjatë pesë 
dekadave të fundit të jetës së tij.

Me shumë emocion të pranishmit 
ndoqën edhe fjalën e mbajtur nga Dr. 
Ibrahim Matar, mik i Myftinisë Shkodër 
në këtë atmosferë të begatë të këtij viti 
jubilar.

Në fjalën e tij, Dr. Matar shprehu 
kënaqësinë e tij të madhe për këtë 
vizitë të parë në Shqipëri dhe Shkodër 

veçanërisht, duke theksuar se ndjehet 
shumë i lumtur dhe i befasuar nga 
bukuria e shpirtit të njerëzve, natyrës 
dhe çdo detaji në qytetin e Shkodrës.

Gjatë fjalës së tij, ai bëri një paralele 
ndërmjet gjendjes së mjerueshme me 
të cilën u përballën shqiptarë gjatë 
periudhës së komunizmit me atë, me 
të cilën u përball populli sirian gjatë 
periudhës së errët të regjimit të kaluar.

Ai theksoi se revolucioni që ndryshoi 
rrjedhat e historisë në Siri është një 
mirësi e madhe dhe një bekim nga Zoti, 
siç edhe nëntori i vitit 1990 ishte një 
revolucion i ngjashëm për ndryshimin 
e realiteteve shqiptare.

Ai falënderoi Myftiun e Shkodrës, 
Imam Muhamed B. Sytari për ftesën 
bujare dhe u lut që Shqipëria dhe 
shqiptarët të kenë përherë prosperitet, 
mirëqenie, begati, harmoni dhe bekime 
pafund nga Zoti i gjithësisë.

Me shumë kënaqësi të pranishmit 
dëgjuan fjalën e autorit të librit, Prof. 
Dr. Bajram Xhafa, i cili tregoi për 
prapaskenat e përgatitjes së këtij libri, 
ku theksoi ndër të tjera: “Përgatitja e 
këtij libri më ka kushtuar 15 vite jetë. 
Edhe sot e kësaj dite, kur libri ka dalë 
në qarkullim, mendoj se po të mos ishte 
botuar, do të kisha shtuar akoma edhe 
më.”

Autori falënderoi Shtëpinë Botues 
Alsar dhe të gjithë bashkëpunëtorët e 
tij, duke vënë theksin te rëndësia që 
ka regjistrimi i ngjarjeve të ndryshme 
historike për të dëshmuar me argumente 
të qarta atë çfarë është jetuar dhe 
dëshmuar në këtë vend, me shpresën 
që e keqja të mos përsëritet më, dhe 
rezistenca ndaj të keqes të promovohet 
si vlerë e shtuar në mesin e njerëzve.

Në fjalën e rastin, Myftiu i Shkodrës, 
Imam Muhamed B. Sytari theksoi se 
përkujtimi i këtyre datave është një 
moment reflektimi për të parë gjithsecili 
prej nesh marrëdhënien e tij me Zotin e 
gjithësisë, për të vlerësuar lirinë  dhe 
për të mos lejuar nënshtrimin përpara 
taborëve të femohimit, që si në kohët e 
shkuara edhe sot, edhe deri në ditën e 
fundit të jetës mbi faqen e dheut kanë 
të njëjtin qëllim, prishjen e ekuilibrave 
të jetës dhe shkatërrimin e asaj çfarë 
ndërtohet me përkushtim dhe dashuri 
për Zotin e gjithësisë

Gjatë fjalë së tij, Myftiu Sytari 

aktivitete

Emocionet e dëshmive të H. Vehbi Danit!

Ditën e xhuma, më 7 nëntor 
2025, pas namazit të iqindisë, 
Myftinia Shkodër organizoi 

në xhaminë e Plumbti një aktivitet 
mbresëlënës në qendër të së cilit ishte 
i ftuari special i këtij aktiviteti, H. Vehbi 
Dani, një nga personazhet emblematik 
të ngjarje së shënuar të 16 nëntorit 
1990.

Kushdo që e ka parë me vëmendje 
filmin e 16 nëntorit 1990, që Myftinia 
Shkodër zbuloi dhe e shfaqi për herë të 
parë për të gjithë të interesuarit, ka vënë 
re një nga personazhet më të spikatur të 
asaj dite, pikërisht muezinin e ditës së 
xhuma, zëri i të cilit kumbon fort teksa 
thërret pas 23 vite ndërprerje të ezanit 
fjalët e mrekullueshme: “Allahu Ekber, 
Allahu Ekber”.

Ishte pikërisht H. Vehbi Dani, ish 
nxënës i Medresesë së Tiranës, nxënës 
i përkushtuar i një plejade hoxhallarësh 
të shquar të Shkodrës si: Hfz. Sabri Koçi 
(asokohe imam i xhamisë së Rusit), 
H. Sulejman Kraja (asokohe imam i 
xhamisë së Dudasit), H. Qamil Tresi 
(asokohe imam i xhamisë së Ndocejve), 
prej të cilëve mësoi leximin e Kur’anit, 
shkrimin e arabishtes, e shumë e shumë 
njohuri dhe mësime me dobi rreth fesë 
së madhërueshme islame.

Në bashkëbisedimin e sotëm, që 
teologu Arben Halluni zhvilloi me 
mësuesin e tij të parë të gjuhës arabe 
dhe Kur’anit, H. Vehbi Dani, dolën 
në pah veçori, njohuri dhe detaje të 
spikatura të periudhës parandalimit të 
fesë në vendin tonë, pas viteve 1967 
dhe emocionet e dinamika e gjerë e prag 
hapjes së xhamisë së Plumbit, më 16 
nëntor 1990.

Nëpërmjet emocioneve që e 
shoqëronin këtë bashkëbisedim, i 
nderuar H. Vehbi Dani hodhi dritë mbi 
shumë detaje dhe kujtime të paharruara, 
që shënohen me shkronja të arta e që 
falin emocione të mëdha. Të gjitha së 
bashku mblidhen në një pikë të vetme, 
që kjo fe e madhërueshme islame 
nuk shuhet kurrë, ashtu si dielli i cili 
shndritë mbi gjithësi.

Në përfundim të fjalës së tij, H. 
Vehbi Dani dha disa këshilla me vlerë 
për imamët, Myftiun dhe në veçanti për 
rininë ku theksoi se lypset që drita e 
besimit të mbërrijë tek rinia, sepse një 
rini e udhëzuar me dritën e besimit dhe 
të fesë është garanci për të sotme dhe të 
ardhmen e atdheut, kombit dhe mbarë 
njerëzimit

Aktiviteti u përshëndet edhe nga 
Myftiu i Shkodrës, Imam Muhamed B. 
Sytari, i cili theksoi se aktiviteti i sotëm 
ishte i mbushur me emocione dhe se u 
ndje i rrethuar nga bekimet dhe mëshira 
e Allahut të Madhëruar, sidomos gjatë 
përmendjes së emrave të nderuar të 

hoxhallarëve të shkuar të Shkodrës, 
për çka falënderoi të nderuarin H. 
Vehbi Dani dhe i uroi atij jetë të gjatë 
dhe shëndet të plotë në shërbim të 
mësimeve dhe udhëzimit islam.

Aktivitetet me rastin e 35 vjetorit 
të rihapjes së xhamisë së Plumbit dhe 
rilejimit të fesë me ligj në vendin tonë 
do të vazhdojnë edhe në ditët në vijim, 
sipas programeve që Myftinia Shkodër 
ka përgatitur dhe për të cilat do të 
lajmëroheni në ditët në vijim.



nr. 11 (273) - nëntor, 2025 nr. 11 (273) - nëntor, 202510 11

Bota Islame

Kryeqyteti, Lilongwe

12

qymyrit që operojnë në shkallë të vogël; 
nxjerrja e gurit gëlqeror për prodhimin e 
çimentos është gjithashtu një aktivitet i 
rëndësishëm. Gurët e çmuar dhe gjysmë 
të çmuar nxirren në shkallë të vogël.

Burimet ujore të Malavit janë të 
bollshme, megjithëse disa zona rurale nuk 
furnizohen në mënyrë të mjaftueshme. 
Shumica e lumenjve janë sezonalë, por 
disa të mëdhenj, veçanërisht lumi Shire 
përgjatë rrjedhës së tij të mesme, kanë 
potencial të konsiderueshëm për ujitje 
dhe gjenerim të energjisë elektrike. 
Megjithatë, konsumatorët kryesorë 
të energjisë elektrike janë zonat 
industriale, dhe sa u përket banorëve 
të Malavit, vetëm një pjesë e tyre kanë 
akses në të; pothuajse të gjitha nevojat 
e brendshme për energji plotësohen nga 
drutë e zjarrit. 

Zhvillimit të bazës industriale të 
vendit iu dha përparësi e lartë pas 
pavarësisë dhe Malavi tani plotëson 
pjesën më të madhe të nevojës së 
saj të brendshme për produkte të 
tilla si tekstile pambuku, ushqime të 
konservuara, vajra ushqimorë, sapun, 
sheqer, këpucë, etj. Megjithatë, kostoja 
e pjesëve të makinerive, pajisjeve dhe 
importeve të tjera të nevojshme për 
përdorim në industri, i ka bërë disa nga 
artikujt e prodhuar në vend shumë të 
shtrenjtë. 

Importet kryesore të Malavit 
janë kimikatet dhe produkte kimike, 
produktet e naftës, mallrat e konsumit, 
makineritë, pajisjet e transportit, dhe 
ushqimi. Afrika e Jugut është partneri më 
i rëndësishëm tregtar i Malavit. Partnerë 
të tjerë tregtarë të tij janë Kina, Shtetet 
e Bashkuara, India dhe vendet fqinje 
afrikane.

Gjuha
Malavi modern përbëhet nga dhjetë 

grupe etnike kryesore, që janë: Çeva, 
Nianxha, Lomve, Jao, Tumbuka, Sena, 
Tonga, Ngoni, Ngonde dhe Lambja. Të 
gjitha gjuhët afrikane të folura në Malavi 
janë gjuhë Bantu. 

Nga viti 1968 deri në vitin 1994, 
Çeva ishte gjuha e vetme kombëtare, e 
cila tani është një nga gjuhët e shumta 
të përdorura në median e shkruar dhe 
elektronike dhe flitet nga shumica e 
popullsisë. Në vitin 1996, politika 
qeveritare vendosi që arsimi në klasat 
1-4 do të ofrohej në gjuhën amtare të 
nxënësve ose në gjuhën folëse. Nga klasa 
e 5-të, gjuha e mësimdhënies do të ishte 
anglishtja, e cila, megjithëse kuptohet 
nga më pak se një e pesta e popullsisë, 
vazhdon të përdoret gjerësisht (që 

nga koha kur vendi fitoi pavarësinë në 
vitin 1964) në çështjet e biznesit, në 
administratë, në gjyqësor, në arsimin e 
lartë, etj. 

Gjuhë të tjera kryesore në vend janë: 
Lomve, Jao dhe Tumbuka.

Feja
Muslimanët përbëjnë rreth 35-45% 

të popullsisë në Malavi. Feja tjetër më 
e madhe është ajo e krishtere, kurse 
besimet tradicionale ndiqen vetëm nga 
një pjesë e vogël e malavianëve.

Histori
Studimet antropologjike tregojnë 

se njerëzit kanë jetuar në Malavi që 
nga shekulli i 10-të para erës sonë. 
Në shekujt 1-4 para erës sonë, rajoni 
u pushtua nga populli Bantu, kurse 
historia e shkruar e njohur e vendit 
fillon në shekujt 13-14, kur muslimanët 
nga bregu i Afrikës lindore depërtuan 
në brendësi. Komuniteti suahili, i 
cili doli nga përzierja e muslimanëve 
arabë me vendasit afrikanë me origjinë 
Bantu, dhe që jetonin në qytet-shtete 
përgjatë bregdetit nga Somalia deri në 
Afrikën e Jugut, u angazhua në tregti me 
brendësinë e kontinentit, që nga shekulli 
i 8-të e më vonë. 

Sulltanati Kilva, në veçanti, vendosi 
marrëdhënie tregtare me fiset që 
jetonin përgjatë lumit Zambezi dhe 
rreth Liqenit Malavi, që nga shekulli i 
14-të. Konfederata e Malavit, e formuar 
në vitin 1480, kontrollonte pjesën më 
të madhe të Malavit qendror dhe jugor 
deri në shekullin e 16-të. Pushtimi 
dhe shkatërrimi nga marina portugeze 
(në vitin 1505) i Kilvas dhe i qyteteve 
bregdetare pasuese që shtriheshin deri 
në Detin e Kuq, e dobësuan dominimin 
musliman në brigjet e Afrikës Lindore. 
Në vitet 1530, portugezët përparuan 
përgjatë lumit Zambezi dhe i skllavëruan 
muslimanët që kapën atje, të cilët i 
çuan në Brazil. Muslimanët që ikën nga 

pushtimi mësynë kryesisht në brendësi 
të kontinentit.

Fisi Jao, që jetonte në brigjet e liqenit 
Malavi, u konvertua në Islam dhe u 
bë pjesë e Sulltanatit të Zanzibarit. 
Udhëheqësit e këtij fisi, të cilët arritën 
ta ruanin pozicionin e tyre të pavarur në 
marrëdhëniet me arabët dhe suahilianët, 
mbanin autoritetin e vetëm mbi 
transportin tregtar në rajon. Herë pas 
here, për shkak të urisë, fisi Jao bënin 
marrëveshje me tregtarët zanzibarë 
dhe migronin në brendësi të Malavit, 
në atdheun e fisit Çiçeva, ku arritën 
të konvertonin pjesërisht fiset Lomve, 
Nxhanxha dhe Manganxha.

Në shekullin e 19-të, Selim ibn 
Abdullahu, një figurë e shquar në 
Zanzibar, qëndroi për një kohë në qytetet 
tanzaniane Ujiji dhe Kilva, pastaj erdhi në 
Nkhotakota (Malavi qendror) me familjen 
dhe miqtë e tij. Ai bëri një marrëveshje 
me Marengën, kryetarin e fisit Çiçeva, 
dhe krijoi një pikë tregtare në brigjet 
perëndimore të liqenit Malavi. Në vitin 
1840, Selim ibn Abdullahu e shpalli 
veten fillimisht si sulltan të Marimba-s, 
dhe më pas si “xhambe” (term i përdorur 
në gjuhën suahili për ‘sulltanin’), dhe 
sundimi që ai vendosi në Nkhotakota 
u quajt “periudha e xhambes”. Selim 
ibn Abdullahu, falë fisit Jao, transportoi 
lehtësisht mallra tregtare në ishujt 
bregdetarë të Kilva-s dhe Lindi-t. Pas 
vdekjes së tij (në vitin 1860), ai u pasua 
nga Mvingi-Mguzu dhe Mvingi Kisutu i 
Zanzibarit. Islami u përhap në Malavi në 
vitet 1860 përmes popullit Xhambe që 
fliste suahili. Krishterimi gjithashtu filloi 
të përhapet atje përmes misionarëve, në 
të njëjtën kohë. 

Pas vdekjes së Mvingi-Kisutu (viti 
1894), djali i tij, Mvingi Kheiri, e pasoi 
atë, duke mbështetur si luftën e tregtarëve 
arabë dhe suahili kundër tregtarëve 
britanikë, ashtu edhe rezistencën e 
fisit Jao - pothuajse tërësisht musliman 
- kundër kolonializmit. Në përgjigje, 

Bota Islame

malavi 
ose republika e malavit

Malavi, zyrtarisht ‘Republika 
e Malavit’, është një vend në 
Afrikën juglindore, pa dalje 

në det, dhe kufizohet nga Tanzania në 
veri dhe verilindje, nga Mozambiku në 
lindje, jug dhe jugperëndim, dhe nga 
Zambia në perëndim. Malavi ka një 
sipërfaqe prej mbi 118,484 km2, dhe 
një popullsi prej 22,224,282 banorësh 
(korrik 2025).

Lilongve është kryeqyteti dhe qyteti 
më i madh i vendit, ndërsa tre qytetet e 
tjera më të mëdha janë Blantire, Mzuzu 
dhe Zomba (ish-kryeqyteti).

Gjeografia 
Peizazhi i Malavit është shumë i 

larmishëm, nga ku mund të identifikohen 
katër rajone kryesore: Lugina e Riftit 
të Afrikës lindore, pllajat qendrore, 
malësitë, dhe malet e izoluara. 

Lugina e Riftit të Afrikës lindore - 
tipari mbizotërues i vendit - është një 
ultësirë e gjerë në formë grope, që kalon 
nëpër vend nga veriu në jug, dhe përmban 
liqenin Malavi (në veri dhe në qendër) 
dhe luginën e lumit Shire (në jug). Bregu 
i liqenit përgjatë brigjeve perëndimore 
dhe jugore të tij, varion nga 8 deri në 24 
km në gjerësi, dhe mbulon pothuajse një 
të dhjetën e sipërfaqes totale të tokës së 
vendit. Kjo pjesë përmban këneta dhe 
laguna. 

‘Lugina Shire’ shtrihet rreth 400 km 
nga skaji jugor i liqenit Malavi e deri në 
Nsanxhe, në kufirin me Mozambikun, dhe 
përmban liqenin Malombe në skajin e 
tij verior. 

Pllajat e Malavit qendror ngrihen 
në lartësinë 760 -1370 metra dhe 
shtrihen në perëndim të liqenit Malavi. 
Rrafshnaltat mbulojnë rreth tri të katërtat 
e sipërfaqes totale të territorit të vendit. 

Zona e malësive është kryesisht e 
izoluar, dhe ngrihet deri në 2,400 metra 
mbi nivelin e detit. Ajo përfshin malësitë 
Njika, Viphja dhe Dova dhe vargmalin 
Dedza-Kirk në veri dhe perëndim, dhe 
malësitë Shire në jug. 

Masivet e izoluara malore Mulanxhe 
(që arrijnë deri në 3,002 metra, dhe 
përbëjnë pikën më të lartë në vend) dhe 
Zomba (2,087 m), përfaqësojnë rajonin 
e katërt fizik të Malavit, dhe kapërcejnë 
malësitë Shire, pastaj zbresin me 
shpejtësi në lindje, në fushën e liqenit 
Çilva-Phalombe.

Liqeni Malavi (29,600 km2) është 
liqeni më i madh në vend dhe shtrihet 
përtej kufirit të republikës. Ai ushqehet 
nga lumenjtë: Rukuru Verior dhe Rukuru 
Jugor, Dvangva, Lilongve dhe Bua. Lumi 
Shire, dalja e vetme e liqenit Malavi, 
rrjedh përmes liqenit Malombe ngjitur 
dhe merr me vete disa degë para se 
të bashkohet me lumin Zambezi në 
Mozambik. Liqeni i dytë për nga rëndësia 
është liqeni Çilva dhe lumenjtë që e 
ushqejnë atë rrjedhin nga fusha përreth 
liqenit Çilva -Phalombe dhe malësitë 
ngjitur. 

Malavi ka dy vende të listuara në 
Listën e Trashëgimisë Botërore të 

2000 punësonte më shumë se katër 
të pestat e popullsisë punëtore dhe 
përbënte rreth një të tretën e produktit 
të brendshëm bruto (PBB), si dhe 
pjesën më të madhe të të ardhurave 
nga eksporti. Duhani, kultura më e 
rëndësishme e eksportit, përfaqëson 
një pjesë të madhe të të ardhurave 
tregtare të vendit; çaji, sheqeri dhe 
pambuku janë gjithashtu produkte të 
rëndësishme. Misri, fasulet, bizelet 
dhe kikirikët, janë kultura kryesore 
ushqimore në vend. Kultura të tjera 
të rëndësishme ushqimore përfshijnë 
maniokun, bananet, bishtajoret, patatet 
e ëmbla dhe orizin. Atje rriten gjithashtu 

UNESCO-s: Parku Kombëtar i liqenit 
Malavi (i listuar për herë të parë në 
vitin 1984) dhe Zona e Artit Shkëmbor 
Çongoni (e listuar në vitin 2006). 

Klima
Malavi ka klimë subtropikale. Sezoni i 

lagësht është zakonisht nga nëntori deri 
në prill. Sasia mesatare e reshjeve gjatë 
kësaj periudhe është725 - 2,500 mm. Nga 
maji në gusht është sezoni i freskët dhe 
i thatë. Gjatë kësaj kohe temperaturat 
variojnë mes 17 dhe 27 gradë Celsius. 
Sezoni i nxehtë dhe i thatë ndodh mes 
shtatorit dhe tetorit, kur temperaturat 
variojnë midis 25 dhe 37 gradë Celsius.

Ekonomia
Shtylla kurrizore e ekonomisë së 

Malavit është bujqësia, e cila në vitet 

pula, bagëti, dele, dhi, etj. Atje gjenden 
plantacione të mëdha të drurit; pisha 
dhe eukalipti janë mbjellë gjithashtu 
gjerësisht në malet veriore Viphja. 

Peshkimi praktikohet për jetesë, 
por edhe në mënyrë artizanale dhe 
komerciale, dhe liqenet dhe lumenjtë 
e Malavit ofrojnë një sasi të larmishme 
të peshkut. Liqeni Malavi në veçanti 
është një burim i pasur peshku me 
qasje të lehtë për pjesën më të madhe 
të popullsisë së vendit dhe përbën rreth 
tri të katërtat e furnizimit me peshk të 
vendit. Atje praktikohet gjithashtu edhe 
akuakultura, në një masë të vogël.

Sa i përket depozitave minerale të 
Malavit, ato nuk janë as mjaftueshëm 
të gjera për shfrytëzim komercial dhe as 
lehtësisht të arritshme. Në Livingstonia 
dhe Rumphi, në veri, ka disa miniera të 



nr. 11 (273) - nëntor, 2025 nr. 11 (273) - nëntor, 202512 13

aktualitet

Ditën e hënë, më 10 nëntor 
2025, Myftiu i Shkodrës, Imam 
Muhamed B. Sytari zhvilloi një 

takim pune në Bashkinë e Shkodrës, ku u 
prit nga Kryetari, z. Benet Beci.

Në takimin e përbashkët ku ishin të 
pranishëm edhe teologu Arben Halluni 
dhe deputeti i PS-së, z. Onid Bejleri, u 
diskutua rreth një sërë çështjesh që kanë 
të bëjnë me bashkëpunimin dy palësh 
ndërmjet institucionit të Myftinisë 
Shkodër dhe Bashkisë së qytetit.

Gjatë këtij takimi, Myftiu shprehu 
shqetësimin e madh të Myftinisë Shkodër, 
të besimtarëve dhe qytetarëve shkodranë 
për aktin e paprecedent të ndërhyrjes, 
një natë më parë, të drejtorit të Policisë 
së Shkodrës në ambientet e xhamisë 
“Ebu Bekër” natën vonë për heqjen e 
një prej tabelave të Myftinisë Shkodër.

U vu theksi tek vlera e madhe e 
lirisë së besimit dhe domosdoshmëria 
e panegociushme për shkëputjen nga 
hijet e së kaluarës, respektimin e 
institucioneve fetare, shenjtërinë e 

Myftiu i Shkodrës, takim me kryetarin e Bashkisë Shkodër

tyre dhe bashkëpunimin për të mirën 
e komunitetit, duke mos toleruar dhe 
lejuar në asnjë mënyrë që këto shenjtëri 
të shkelen nga askush dhe në asnjë 
moment.

Të dy bashkëbiseduesit ishin të 
mendimit se bashkëpunimet e frytshme 
të Myftinisë Shkodër dhe Bashkisë 
Shkodër nuk duhet të ngelen peng e 
incidenteve kalimtare dhe se interesi i 
përbashkët i komunitetit dhe i shoqërisë 

qëndron më lart sesa krejt incidentet e 
padëshirueshme, që gjithsesi duhet të 
marrin dënimin e merituar në të gjitha 
format legjitime.

Myftinia Shkodër dhe Bashkia Shkodër 
do të vazhdojnë më tej bashkëpunimin 
dhe mirëkuptimin e tyre për një sërë 
projektesh të përbashkëta për të mirën 
e komunitetit dhe në shërbim të vlerave 
të patjetërsueshme të qytetarisë dhe 
paqes sociale.

Ditën e martë, më 11 nëntor 
2025, Myftiu i Shkodrës, 
Imam Muhamed B. Sytari 

priti në një takim të përzemërt thirrësin 
islam, shkrimtarin dhe përkthyesin e 
nderuar damasken, Dr. Ibrahim Matar, 
i cili ndodhet për një vizitë disa ditore 
në qytetin e Shkodrës, me ftesë të 
Myftinisë Shkodër.

Gjatë takimit të përzemërt, Myftiu 
i Shkodrës i uroi mirëseardhjen 
edukatorit dhe intelektualit të nderuar 
damasken, Dr. Ibarhim Matar, duke u 
lutur që kjo vizitë e tij e parë në qytetin 
e Shkodrës të plotësojë mozaikun e 
pasur të udhëtimeve të tij në vende të 
ndryshme të botës, ku ka ligjëruar, ku ka 
dhënë mësim, ligjërata dhe konferenca 
të ndryshme përgjatë pesë dekadave 
të fundit.

Nga ana e tij, Dr. Ibrahim Matar 
shprehu kënaqësinë e madhe për këtë 
vizitë në qytetin e Shkodrës, që sikurse 
tha: “Me këtë qytet më lidh një periudhë 
e begatë e jetës sime, kur si mësues dhe 
kujdestar i studentëve shqiptarë, atyre 
shkodranë në veçanti gjatë viteve 1993 
-2003, kisha kënaqësinë dhe nderin 
të jem kujdestar dhe përgjegjës për 
elitën e hoxhallarëve të ri të Shkodrës, 

që studiuan tek ne në Damask, në 
Fondacionin e Kryemyftiut të Sirisë, 
Shejkh Ahmed Keftaro!”

Më pas, bashkëbisedimi i ngrohtë 
vijoi me biseda me interes të 
përbashkët, me risjelljen në vëmendje 
të kujtimeve të shumta të periudhës, kur 
Myftiu i Shkodrës studionte në Damask 
të Sirisë, dhe ku Dr. Ibrahim Matar ishte 
mësues dhe edukator i spikatur.

Vlen të theksohet, se Dr. Ibrahim 
Matar ka shërbyer për disa dekada si 

mësues i gjuhës angleze, si hatib i disa 
xhamive, si ligjërues dhe pjesëmarrës në 
konferenca të ndryshme ndërkombëtare, 
sikurse njihet si përkthyes dhe 
shkrimtar, librat e të cilit janë botuar 
me mijëra kopje dhe janë shpërndarë 
në vende të ndryshme të botës arabe 
dhe islame.

Ai ka pasur nderin që në një 
periudhë të gjatë të jetës së tij të ishte 
një ndër përkthyesit e gjuhës angleze 
të Kryemyftiut të Sirisë, Shejkh Ahmed 
Keftaro.

Dr. Ibrahim Matar, mik i shtrenjtë në Shkodër

Bota Islame

11
britanikët, duke synuar të pushtonin 
rajonin, e rrëzuan nga froni Mvingi Kheiri-n 
në vitin 1895, dhe e internuan në Zanzibar 
atë. Ata gjithashtu dëbuan tregtarët arabë 
dhe suahili, që kishin qenë aktivë në rajon 
për gati një shekull.

Makanxhila Banali i 3-të, një kryetar i 
fisit Jao që emigroi nga Rovuma (brenda 
kufijve të Tanzanisë së sotme, në lindje 
të liqenit Malavi) për në jug, u konvertua 
në Islam në vitin 1870. Krerë të tjerë, 
përfshirë Mataka, Xhalasi dhe Mponda, e 
ndoqën atë. Mlozi, një zanzibar, ishte figura 
e dytë më e rëndësishme në përhapjen e 
Islamit në Malavi; në vitin 1887, ai e shpalli 
veten Sulltan të Ngonde-s, dhe u vra në një 
luftë kundër sundimit kolonial britanik.

Britanikët, pasi e kolonizuan zyrtarisht 
Malavin nën emrin Niasaland, në vitin 1907 
ia dhanë administrimin e tij një guvernatori 
kolonial, dhe në vitin 1953 e transformuan 
vendin në një federatë së bashku me 
Rodezinë. Populli malavian e kundërshtoi 
federatën sepse iu dhanë shumë pak të 
drejta, dhe malavianët luftuan deri në 
vitin 1963, kur rifituan ‘status kolonial të 
pavarur’. 

Në vitin 1830, misionarët në Afrikën 
lindore morën një qëndrim agresiv 
kundër muslimanëve, të cilët i shihnin 
si pengesën e tyre të vetme. Aktivitetet 
e tyre arsimore, duke filluar me Kishën e 
Skocisë në Mangoçi në vitin 1850, synonin 
të kristianizonin fiset Jao dhe Çiçeva. Nën 
udhëheqjen e David Livingstone, i cili 
mbërriti në Malavi në vitin 1859, shkollat ​​
misionare u hapën në të gjithë vendin dhe 
administrata koloniale ua la në dorë atyre 
të gjitha aktivitetet arsimore në vend. 
Fëmijët muslimanë nuk u regjistruan në 
këto shkolla, përveç atyre që pranuan 
emrat dhe pagëzimin e krishterë. 

Nga ana tjetër, muslimanët refuzuan 
të lejonin hapjen e shkollave misionare 
dhe ndërtimin e kishave në rajonet e tyre. 
Britanikët, të cilët u përpoqën t’i japin fund 
arsimimit të muslimanëve, e konvertuan 
alfabetin që përdorej në shkrimin e 
gjuhës suahili, nga arab në atë latin. Pas 
dështimit të luftës së krerëve fisnorë Jao 
nën udhëheqjen e Mutaka Cisonga i 5-të 
kundër gjermanëve, britanikëve dhe 
portugezëve, deri në vitin 1912 vendi u 
kolonizua plotësisht. 

Nga viti 1928 e tutje, muslimanët 
nga India, të angazhuar kryesisht në 
tregti, filluan të mbërrinin në Malavi. Ata 
ndërtuan xhami dhe medrese, veçanërisht 
në qytetet Blantire dhe Zomba. Zomba, ish-
kryeqyteti i vendit, konsiderohej qendra e 
muslimanëve malavianë. Në vitin 1940, në 
këtë qytet u themelua ‘Shoqata e Arsimimit 
Musliman’, me ndihmën e muslimanëve 

aziatikë. Mangoçi, Mulanxhe, Blantire, 
Maçinga, Dedza, Çiradzulu, Lilongve, 
Selima dhe Nkhotakota, janë qytete të 
tjera me një popullsi të madhe muslimane. 
Në vitin 1946, muslimanëve iu lejua të 
hapnin shkolla të reja në Çiradzulu, Zomba 
dhe Mangoçi, dhe administrata e tyre iu 
dorëzua Organit Qendror Musliman të 
Arsimit. Ky institucion më vonë evoluoi 
në ‘Shoqatën Muslimane të Malavit’, e cila 
i bashkoi muslimanët e Malavit. Nga kjo 
datë deri në vitin 1962, numri i shkollave 
muslimane të hapura në të gjithë vendin 
arriti në njëzet e nëntë. Vetëm shtatë prej 
tyre morën mbështetje nga administrata 
koloniale, ndërsa të tjerat u mbyllën, ose 
e vazhduan punën e tyre në kushte të 
vështira.

Në vitet 1970, të rinjtë muslimanë 
filluan të ndiqnin shkollat ​​fillore dhe 
të mesme, universitetet dhe shkollat ​​
teknike. Në vitin 1975, marrëdhëniet 
me muslimanët në Afrikën e Jugut u 
përmirësuan. Dy vjet më vonë, të rinjtë 
muslimanë të Malavit dërguan gjithashtu 
përfaqësues në konferencën e të rinjve 
muslimanë të mbajtur në Afrikën e Jugut. 
Konferenca e 3-të e të rinjve muslimanë 
të Afrikës së Jugut, e mbajtur në Blantire, 
në vitin 1981, i forcoi aktivitetet islame 
në vend. Komiteti Musliman i Malavit, i 
themeluar në Kuvajt, e ndryshoi emrin e 
tij në ‘Agjencinë Muslimane të Afrikës’, 
në vitin 1982. Nëpërmjet përpjekjeve 
të Shejh Sa’ad Et-Talib, i emëruar nga 
kjo organizatë, në Malavi brenda dhjetë 
viteve u hapën 300 xhami, njëzet qendra 
arsimore dhe dy klinika. Në vitin 1984, në 
të gjithë vendin kishte 6,000 xhami në të 
cilat falej namazi i xhumasë. 

Pas pavarësisë së Malavi-t (viti 1964), 
Hastings Kamuzu Banda, një presbiterian 
që kishte studiuar mjekësi në Shtetet e 
Bashkuara dhe që ishte vënë në krye të 
vendit, vuri diktaturën atje dhe muslimanët 
u lanë në prapavijë. 

Në vitin 1992, në Malavi filloi një 
periudhë ndryshimesh të shpejta 
politike. Bakili Muzuli, një udhëheqës 
musliman, formoi partinë politike ‘Fronti 
Demokratik’, një lëvizje të fortë opozitare 
kundër Hastings Kamuzu Banda. Në 
vitin 1994 në vend u prezantua politika 
shumëpartiake dhe Muzuli fitoi zgjedhjet. 
Lëvizja islamiste, e cila e kishte filluar 
veprimtarinë e saj në vitet 1980, ishte 
përhapur mjaft dhe disa nga figurat e saj 
kryesore, si Shuaibu Attimu, u bënë anëtarë 
të qeverisë së sapoformuar. Bakili Muzuli, i 
cili fitoi zgjedhjet presidenciale për herë të 
dytë në vitin 1999, vendosi bashkëpunim 
të ngushtë me vende si Kuvajti, Libia 
dhe Sudani, duke siguruar mbështetje 

financiare për investime të shumta në vend. 
Gjatë mandatit të Muzulit, Ministria 

e Arsimit Kombëtar e hoqi mësimin e 
Biblës në shkolla dhe e zëvendësoi atë 
me lëndën e mësimit mbi fetë botërore, 
ku mësoheshin Islami, Krishterimi dhe 
Judaizmi. Organizatat e themeluara 
nga muslimanët malavianë, të tilla si 
Xhemati Musliman i Limbe-s, Xhemati 
Musliman i Lilongve-s, Shoqata e 
Shkollave Muhamedane Kanienda dhe 
Shoqata Nuru Islam, u bashkuan nën 
ombrellën e ‘Shoqatës Muslimane’, dhe 
shkollat ​​kuranore për fëmijët muslimanë 
u përhapën në të gjithë vendin. 

Megjithatë, problemi i varfërisë që 
ekziston edhe sot në Malavi, rezulton në 
mungesë interesi për arsimim, veçanërisht 
për arsimin e lartë, ngaqë nxënësit nuk janë 
në gjendje të paguajnë tarifat e studimit. 
Studentët muslimanë në universitet në 
Malavi janë të pakët. Në Universitetin 
Malavi, në Zomba, ka vetëm 54 studentë 
muslimanë, dhe Universiteti Mzuzu ka 
afërsisht 40 studentë muslimanë, djem e 
vajza. 

Këtu meriton të përmendet përpjekja 
e lavdërueshme e shoqatës muslimane 
‘Horizontet e së Ardhmes’, e kryesuar nga 
Sheikh Vahid Bali, e cila mbështet dhe 
sponsorizon nxënësit e shkëlqyer dhe 
ua lehtëson atyre ndjekjen e arsimit të 
lartë, përfshirë edhe diplomat Master dhe 
Doktoraturë.

Në fillim të shekullit të 20-të, 70% e 
popullsisë së Malavit ishte muslimane. 
Por më pas kjo përqindje filloi të binte, 
për shkak të kolonializmit britanik dhe 
të aktiviteteve misionare të krishtera 
atje (madje, përpjekjet e kishave për 
të kristianizuar muslimanët vazhdojnë 
ende), derisa sot ajo ka arritur në afërsisht 
35 - 40% të popullsisë. Disa muslimanë 
malavianë pretendojnë se përqindja nuk 
është më pak se 45%, por statistikat 
zyrtare qëllimisht e deklarojnë rreth 15% 
popullsinë muslimane, gjë që nuk është 
e saktë, siç e di kushdo që ka jetuar dhe 
udhëtuar në Malavi. 

Muslimanët e Malavit janë ndjekës të 
shkollës Shafi’i, ndërsa muslimanët që 
kanë emigruar nga Azia përgjithësisht i 
përmbahen shkollës së mendimit Hanefi. 

Studiues nga bregu i Afrikës lindore dhe 
anëtarë të xhematit Tablighi të Pakistanit 
kanë pasur ndikim të konsiderueshëm në 
ringjalljen e Islamit në Malavi. 

Përgatiti:
Msc. Arta Ujkaj, teologe

_____________________________________
https://www.britannica.com 
https://en.wikipedia.org 
https://islamansiklopedisi.org.tr 
https://al-forqan.net 



nr. 11 (273) - nëntor, 2025 nr. 11 (273) - nëntor, 202514 15

aktivitete

Mbrëmje përkujtimore për H. Fejzi Zaganjorin (1945 -2021)

Këshilla zemre për imamët e Shkodrës

35 vjetori

“Dita e Rihapjes së Xhamisë së Plumbit – Simbol i Lirisë së Besimit!”

Ditën e shtunë pas akshamit, më 
15 nëntor 2025, në ambientet 
e Xhamisë së Plumbit, në 

kuadër aktiviteteve përkujtimore të 35 
vjetorit të lirisë së besimit, u zhvillua 
një program i pasur fetar e kulturor, 
ku morën pjesë imamë, intelektualë, 
personaltete dhe besimtarë nga e gjithë 
zona.

Programi u hap me leximin e Kur’anit 
Famëlartë nga Hafizi Bajram Bilkimi.

Më pas, moderimin dhe prezantimin e 
aktivitetit e mbajti telogu Arben Halluni, 
i cili përshëndeti të pranishmit dhe 
prezantoi programin e këtij aktiviteti.

Në vijim, fjalën e mori Myftiu i 
Shkodrës, Imam Muhamed B.Sytari, i 
cili në mesazhin e tij theksoi rëndësinë 
e rikthimit të lirisë së besimit, rolin 
e Xhamisë së Plumbit në historinë 
e qytetit dhe vlerën e transmetimit 
të mesazheve të paqes, moralit dhe 
solidaritetit në komunitet.

Aktivitetin e përshëndeti edhe Dr. 
Ibrahim Matar, mysafiri nga Damasku, 
i cili vlerësoi nismën dhe rëndësinë e 
saj për edukimin dhe ndërgjegjësimin 

e brezave të rinj.
Një moment i veçantë ishte fjala e 

njërit prej nismëtarëve të rihapjes dë 
xhamisë së Plumbit, z. Mehdi Myftia, 
i cili solli kujtime dhe reflektime mbi 
përpjekjet e para dhe kontributet që e 
kanë bërë të mundur zhvillimin e sotëm 
të kësaj veprimtarie.

Programi vijoi me një recitim të 
bukur nga nxënësja e mejtepit të 
xhamisë Bardhaj, Erisa Fangaj.

Në kuadër të aktivitetit u shfaq edhe 
një pjesë filmike që dokumentonte 
ceremoninë madhështore të 16 nëntorit 
1990, çast historik që shënon ringjalljen 
e besimit dhe hapjen e një kapitulli të ri 
për komunitetin musliman të Shkodrës 
dhe të mbarë Shqipërisë.

Në përmbyllje, të pranishmit morën 
pjesë në një koktej e shtruar me këtë 
rast, ndërsa programi u mbyll me faljen 
e namazit të jacisë.

Ditën e martë, më 18 nëntor 
2025, Myftinia Shkodër 
organizoi një seminar për 

imamët e qytetit dhe të fshatit, ku i ftuar 
ishte Dr. Ibrahim Matar, intelektual, 
përkthyes dhe shkrimtar nga Damasku 
i Sirisë.

Në krye të herës Myftiu i Shkodrës, 
Imam Muhamed B. Sytari, pasi falënderoi 
mikun e shtrenjtë për përgjigjen e ftesës 
dhe praninë e tij në mesin e imamëve 
të Shkodrës, theksoi se takime të tilla 
janë një ushqim për zemrën, mendjen 
dhe shpirtin e gjithësecilit.

Myftiu theksoi se prania e një 
intelektuali, shkrimtari dhe thirrësi 
islam që ka kaluar të 80-tat mbi supe, 
përveçse përgjegjësi është edhe një 
tërheqje vëmendjeje për gjithësecilin 
prej të pranishmëve, për respektimin 
e kohës, për vlerësimin e mikut 
dhe për ndarjen nga egoizmi dhe 
mendjemadhësia.

Në ligjëratën e mbajtur përpara 
imamëve të pranishëm, Dr. Ibrahim 
Matar, vuri theksin tek bazat e 

bashkëpunimit dhe komunikimit në 
mesin e thirrësve islamë dhe imamëve, 
si dhe rregullat e zhvillimit me sukses 
të thirrjes islame me këdo dhe në çdo 
kohë.

Profesor Ibrahim Matar dha 
disa këshilla me vlerë për imamët e 
pranishëm dhe nëpërmjet mesazheve 
të shumta gjatë ligjërimit të tij, vuri 
theksin tek sinqeriteti që duhet të ketë 

imami dhe prijësi fetar në marrëdhënien 
e tij me Zotin e gjithësisë, në mënyrë që 
çdo hap i tij në këtë aktivitet të jetë i 
matur, i mirëpeshuar dhe në ekuilibër 
me kënaqësinë dhe pëlqimin e Zotit të 
gjithësisë.

Seminari vijoi me pyetje të ndryshme 
nga imamët e pranishëm, që u plotësuan 
me përgjigje të urta të pedagogut të 
nderuar damasken.

Në kuadër të 35-vjetorit të 
rikthimit të lirisë së besimit 
në vendin tonë, më 11 nëntor 

2025, në xhaminë e Rusit, pas namazit 
të akshamit, Myftinia Shkodër zhvilloi 
një mbrëmje përkujtimore kushtuar H. 
Fejzi Zaganjorit, imam me kontribute të 
mëdha fetare e kombëtare.

Programi u hap me lexim të Kuranit 
Famëlartë nga hafiz Gilman Molla, ndërsa 
me një fjalë hyrëse, Arben Halluni solli 
në vëmendje kontributin e çmuar të 
Haxhi Fejzi Zaganjorit në shërbim të fesë 
dhe atdheut.

Më pas, Myftiu i Shkodrës, Imam 
Muhamed B. Sytari, në fjalën e tij u ndal 
në disa momente domethënëse të jetës 
dhe veprës së Haxhi Fejzi Zaganjorit, 
i cili ka lënë gjurmë të pashlyeshme 
në edukimin shpirtëror të brezave për 

dashurinë ndaj Zotit të Vetëm, ndjekjen 
e mësimeve profetike, forcimin e familjes 
dhe kultivimin e paqes sociale.

Gjatë aktivitetit u shfaq edhe 
një pjesë nga ligjërata e Haxhi Fejzi 
Zaganjorit, mbajtur pak muaj para se të 
ndërronte jetë, e cila përcolli emocione 

të veçanta tek të pranishmit.

Mbrëmja u mbyll me vlerësime 
dhe mirënjohje për shpirtin e tij dhe 
për të gjithë ata që kanë shërbyer me 
përkushtim ndaj besimit dhe kombit 
shqiptar.



nr. 11 (273) - nëntor, 2025 nr. 11 (273) - nëntor, 202516 17

35 vjetori

35 vjetori i lirisë së besimit,  
Myftiu vizitoi kishën e Rrmajit

Në kuadër të aktiviteteve 
përkujtimore të rikthimit 35 
vitë më parë të lirisë së besimit 

në vendin tonë, Myftiu i Shkodrës, 
Imam Muhamed Sytari, zhvilloi ditën 
e martë, më 18 nëntor 2025 një vizitë 
miqësore në Kishën e Rrmajit, ku u prit 
ngrohtësisht nga Arqipeshkvi Shkodër-
Pult, Mons. Giovanni Peragine dhe dom 
Mark Pashkja.

Vizita vjen gjithashtu si një kthim 
mirësie, pas takimit të pak ditëve më 
parë që Arqipeshkvi Peragine zhvilloi 
në Xhaminë e Plumbit, duke shënuar 
edhe një herë vlerat e bashkëjetesës dhe 
respektit të ndërsjellë që karakterizojnë 
qytetin e Shkodrës.

besimit është një vlerë e çmuar, që duhet 
mbrojtur e forcuar për brezat që vijnë.

“..Sot në këtë vend jemi akoma duke 
përjetuar 35 vjetorin e lirisë në këtë 
vend që njerëzit e asaj kohe kanë pasur 
një guxim dhe kurajo të veçantë. Dhe 
pikërisht akoma sot ne kemi nevojë për 
njerëz guximtarë që luftojnë për lirinë, 
për dinjitetin e njeriut, sikurse kemi 
nevojë përmes guximit të tyre të sjellim 
më shumë paqe, harmoni sociale dhe 
dinjitet njerëzor…”.

Ndërsa, Myftiu Sytari tha se Shkodra 
mbetet model i pjekurisë dhe harmonisë 
në gjithë trevat shqiptare dhe për këtë 
duhet të ecët në gjurmën e etërve që na 
kanë mëkuar më frymën e bashkëjetesës 
dhe mirëkuptimit ndërfetar.

“…Pa dyshim, se ky vend është për 
të menduar, për të reflektuar si dhe për 
të rikujtuar një nëntor të përbashkët 
të krishtenve dhe të myslimanëve që 
bashkërisht dhe me as një lloj dallimi, 
dorë për dorë dhe krah për krah shënuan 
ngjarjen më të rëndësishme të shekullit 
për ne. Besoj se ajo qe ka ndodhur në 
atë nëntor të para 35 viteve është pa 
asnjë dyshim ngjarja më e rëndësishme 
e shekullit, ku njerëzit përzgjodhën me u 
nda një herë e përgjithmonë nga dhuna, 
nga terrori komunist, nga dhunimi i lirive 
dhe të drejtave të njeriut…”.

Më pas, Myftiu, i shoqëruar nga 
teologu Arben Halluni, vizituan mjediset 
e brendshme të kishës, duke parë nga 
afër vendin ku është mbajtur mesha e 
parë nga dom Simon Jubani pas rënies 
së diktaturës kriminale komuniste, një 
moment historik që shënoi ringjalljen e 
lirisë së besimit në Shqipëri. Po ashtu, 
ata vizituan edhe varrezat të Rrmajit, 
duke u ndalur në disa prej monumenteve 
të vjetra që dëshmojnë trashëgiminë 
shpirtërore dhe kulturore të zonës.

Gjatë takimit, të dy drejtuesit 
ndanë mesazhe të qarta për mediat, 
duke theksuar rëndësinë e ruajtjes 
dhe kultivimit të frymës së harmonisë 
ndërfetare, trashëgimisë së etërve të 
besimit, që e kanë mbajtur Shkodrën 
shembull të bashkëjetesës, vëllazërisë, 
bashkëpunimit dhe respektit, si shtylla të 
pashkëputshme të paqes sociale, si dhe 
domosdoshmërinë e vijimit të traditës 
së dialogut dhe mirëkuptimit ndërmjet 
komuniteteve.

Mons. Peragine në prononcimin e 
tij mediatik përcolli mesazhin se liria e 

Turkije është  

një shtet me 

shumicë myslimane, 

por ajo përfshin 

shumë komunitete 

të krishtera, ku 

pasuesit e feve  

të ndryshme  

jetojnë në paqe,  

edhe pse janë  

pakica të vogla!

“

“

Kreu i Vatikanit, Papa 
Leoni i 14-të:

KRONIKë

Myftiu i Shkodrës vizitoi Myftininë e TetovësDitën e mërkurë, më 26 nëntor 
2025, Myftiu i Shkodrës, Imam 
Muhamed B. Sytari, zhvilloi një 

vizitë vëllazërore në Myftininë e Tetovës, 
ku u prit nga Myftiu i Tetovës, Dr. Selver 
Xhemaili.

Pas pritjes së ngrohtë në selinë e 
Myftinisë së Tetovës, dy myftilerët e 
nderuar, u shprehën përpara mediave 
me rastin e kësaj vizite duke vlerësuar 
frymën bashkëpunuese mes dy 
institucioneve dhe vullnetin për rritjen 
dhe forcimin e bashkëpunimeve në të 
ardhmen.

Myftiu Sytari u shpreh, duke thënë: 
“Është kënaqësi shumë e madhe takimi 
sot, në Myftininë e Tetovës me vëllain tim 
të shtrenjtë dhe mikun e vjetër, Myftiun 
e Tetovës, Dr. Selever Xhemaili.

Me ftesën e tij bujare, do të marrim 
pjesë bashkërisht në një aktivitet, i cili 
hedh dritë mbi rolin dhe kontributin e 
hoxhallarëve, por jo vetëm në çështjen 
kombëtare.

Si të thuash, sot jemi për çështjen tonë 
të përbashkët islame dhe kombëtare, si 
dhe për të përçuar disa mesazhe, që na 
interesojnë të gjithëve, drejt forcimit të 
harmonisë, vëllazërisë, bashkëpunimit 
dhe ruajtjes së ekuilibrave të kësaj 
vëllazërie që kemi me njëri-tjetrin.”

Ndërsa, Myftiu Xhemaili u shpreh: 
“Falënderoj Myftiun e Shkodrës, të 

nderuarin Muhamed ef. Sytari, që gjeti 
kohë t’i përgjigjet ftesës tonë, që të jetë 
mysafiri ynë këtu në Tetovë, në Myftininë 
e Tetovës, me një nijet që të zhvillojmë 
një aktivitet të përbashkët që do të 
mbahet sonte, pas namazit të jacisë në 
xhaminë e Kallnikut.

Ky është një aktiviteti, siç e tha edhe 
Myftiu, i ndërlidhur me çështjen fetare 
dhe me atë kombëtare.

Por, sot unë kisha nderin ta mirëpres 
në zyrën e Myftinisë, Myftiun e nderuar, 
ku kaluam disa çaste të bukura, 
duke biseduar rreth aktiviteteve dhe 
bashkëpunimit të ndërsjellët dhe duke 
shpalosur edhe idetë e programeve 

të përbashkëta, që do të realizojmë 
bashkërisht si Myfitini e Tetovës dhe 
Myftini e Shkodrës.”

Më pas, takimi vëllazëror, vijoi 
me bashkëbisedimin e ngrohtë dhe të 
përzemërt, ku në fund u shkëmbyen edhe 
dhuratat simbolike.

Të dy myftilerët e nderuar, të 
shoqëruara me bashkëpunëtorët e tyre, 
falën namazin e akshamit në xhaminë 
e vjetër dhe me histori të madhe të 
Tetovës, në xhaminë e Larme, nën 
drejtimin e Myftiut të Shkodrës, Imam 
Muhamed B. Sytari, i cili pas namazit 
përshëndeti xhematin e pranishëm me 
disa këshilla me vlerë dhe dobi.



nr. 11 (273) - nëntor, 2025 nr. 11 (273) - nëntor, 202518 19

aktivitete

Flamuri, besimi dhe fëmijët – një ditë festive në xhaminë e Oblikës!

Myftinia Shkodër, përmes 
sektorit të arsimit, zhvilloi 
ditën e xhuma, më 28 nëntor 

2025 një aktivitet festiv në xhaminë e 
Oblikës, me pjesëmarrjen e nxënësve të 
kurseve fetare, në kuadër të Festës së 
Pavarësisë dhe të Flamurit.

Në fjalën e tij të hapjes, drejtuesi i 
arsimit, teologu Arben Halluni theksoi 
rëndësinë e ndërthurjes së vlerave 
fetare me ato atdhetare, duke i edukuar 
fëmijët dhe të rinjtë me dashurinë për 
Allahun (xh.sh), atdheun, historinë dhe 
trashëgiminë shpirtërore e kombëtare.

Fëmijët nën kujdesin e përgjegjëses 
së përkushtuar të qendrës kulturore 
Oblikë, znj Kimete Elezi, sollën një 
program të larmishëm dhe mjaft të 
bukur, që përfshinte: recitime poezish 
patriotike, ilahi me përmbajtje 
shpirtërore, monologë dhe pjesë 
artistike, mesazhe për paqe, solidaritet 
dhe respekt ndaj flamurit tonë 
kombëtarë, etj.

Atmosfera festive, zëri i pastër 
i fëmijëve dhe emocionet e tyre e 
kthyen këtë aktivitet në një moment 

domethënës për komunitetin e zonës 
Oblikë.

Në përfundim të programit, u hap 
gjithashtu një ekspozitë me materiale 
kombëtare, u shtrua një koktejl me 
ushqime tradicionale të zonës, ndërsa 
pjesa më interesante ishte dhurimi 
i flamujve kombëtarë nga nxënësit e 
qendrës për kalimtarët dhe automjetet 
e rastit, duke sjellë më shumë frymë 
festash, bashkimi dhe paqeje.

Mejtepi im

MEJTEPI IM... XHAMIA e plumbit

Pak histori:
- Xhamia e Plumbit ndodhet në lagjen 

Qafë, Bashkia Shkodër.
- Xhamia e Plumbit, një monument 

kulture i kategorisë së parë dhe një nga 
xhamitë më të vjetra e më të mëdha 
osmane në Shqipëri është ndërtuar nga 
Mehmet Pashë Plaku (Bushati), rreth 
viteve 1773-1774.

Ndërsa, restaurimi i thellë i xhamisë 
me vlera historike dhe arkitekturore si 
dhe rikualifikimit urban të territorit të 
saj u bë me financim nga qeveria turke, 
në maj të viteve 2024-2025.

- Lagja Qafë përbëhet prej rreth 90 
familje myslimane. 

Familjet më të njohura në 
lagjen Qafë janë: Myftia, Ishmi, 
Boshti (Molla), Nikshiqi, Mlika, 
Selhani, Alivoda, etj.

- Në këtë xhami nga viti 2002 
deri më sot kanë shërbyer imam 
dhe mësues të mejtepeve;  Besjana 
Dibra, Learta Fejzaj, Mithat Myftia, 
Vesel Pisha, dhe imami dhe hafizi 
aktual, Hfz. Bajram Bilgin.

- Numri i nxënësve që kanë 
frekuentuar rregullisht rreth 
12 kurse të ndryshme fetare të 
mësim-besimit, të zhvilluar në 
xhami, në periudha të ndryshme 
nga viti 2002 -2025 është rreth 
170  nxënës dhe nxënëse.

Takimi me nxënësit:
Në vijim të  vizitave dhe takimeve të sektorit të arsimit, 

pranë Myftinisë Shkodër me nxënësit e xhamive që 
frekuentojnë kurset-mejtepet e mësim-besimit, drejtuesi i 
arsimit, teologu Arben Halluni, ditën e enjte, më 27 nëntor 
2025 zhvilloi takimin e radhës me nxënësit e mejtepit të 
ri/kursit fetar të Kur’anit në xhaminë e Plumbit

Fillimisht, teologu Halluni mbajti një bashkëbisedim, 
duke u përqendruar në rëndësinë dhe vlerën që ka organizimi 
i mejtepeve fetare pranë xhamive dhe për misionin që ato 
mbartin në përçimin te brezi i ri të mësimeve të vërteta 
fetare, edukatën islame që duhet të ketë çdo besimtar dhe 
frymën e mirë paqësore që duhet të karakterizojë çdo njeri 
në marrëdhëniet me të gjithë njerëzit dhe krijesat e Zotit.

Më pas, drejtuesi i arsimit evidentoi ecurinë mësimore 
të nxënësve, zbatimin e programit mësimor të Myftinisë 
Shkodër, pjesëmarrjen e tyre dhe procesin mësimor nga 
Hfz. Bajram Bilgin.

Në fund të takimit u zhvilluan pyetje dhe përgjigje rreth 
mësimeve që marrin fëmijët gjatë këtij procesi mësimor në 
xhaminë e Plumbit.



Botues: 
Myftinia Shkodër

Drejtues: 
Imam Muhamed Sytari

Kryeredaktor:
Lavdrim Hamja

Tel / Fax: 
+355 (0) 224 2081

Nr. llogarie: 
100054 UBA - Shkodër

Myftiniashkoder1990
udhaislame@myftinia-shkoder.org

www.myftinia-shkoder.org

Çmimi: 50 lek


